&

s 19 N P
: MATIERES A REFLEXION

8. ETHIQUE ET BIOECONOMIE CHEZ NICHOLAS GEORGESCU-ROEGEN

Sylvie Ferrari

Hermann | « Cahiers d'économie politique »

2021/1 n° 79 | pages 213 a 242

ISSN 0154-8344
ISBN 9791037008336

https://www.cairn.info/revue-cahiers-d-economie-politique-2021-1-page-213.htm

Distribution électronique Cairn.info pour Hermann.
© Hermann. Tous droits réservés pour tous pays.

La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les
limites des conditions générales d'utilisation du site ou, le cas échéant, des conditions générales de la
licence souscrite par votre établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie,
sous quelque forme et de quelque maniére que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de
I'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur en France. Il est précisé que son stockage

dans une base de données est également interdit.


www.cairn.info/publications-de-Sylvie-Ferrari--34547.htm?WT.tsrc=cairnPdf
https://www.cairn.info/revue-cahiers-d-economie-politique-2021-1-page-213.htm
http://www.tcpdf.org

8. ETHIQUE ET BIOECONOMIE
cHEZ NicHoLAs GEORGESCU-ROEGEN

Sylvie Ferrari'

Résumé

Cette contribution vise & analyser les réflexions éthiques qui portent I'approche
bioéconomique développée par N. Georgescu-Roegen. L’étude de la bioé-
conomie a travers ses dimensions physique et biologique nous conduit a
appréhender la maniére dont le rapport 4 la nature se construit chez 'auteur
et les implications qu’il en tire pour une conduite des activités humaines
respectueuse de la biosphére. La conception éthique qui entoure la bioéco-
nomie, et que nous qualifions d’éthique bioéconomique, est ensuite discutée
au regard des travaux philosophiques relevant du champ de I'éthique envi-
ronnementale contemporaine. Cette mise en perspective permet d’envisager
dans quelle mesure les questionnements soulevés par N. Georgescu-Roegen
ont préfiguré ceux auxquels nous expose aujourd’hui I'ére de ’Anthropocéne.

N. Georgescu-Roegen’s Bioeconomic Ethics

Bioeconomic Ethics This paper aims at analysing the ethical perspectives that
stem from the bioeconomic approach developed by N. Georgescu-Roegen.
The study of bioeconomics thr()ugh its physical and bi()logical dimensions
leads us to understand how the rclati(mship with nature is built by the author
and what are its implicati()ns for a conduct of human activities that respects
the biosphere. The ethical conception that surrounds bioeconomics, and
which we qualify as bioeconomic ethics, is then discussed with respect to
works in the philosophical field of Environmental Ethics nowadays. This
perspective makes it possiblc to consider the extent to which the questions
raised by N. Georgescu-Roegen prefigure those to which the Anthropocene
era exposes mankind today.

Mots-Clés
bioéconomie, éthique environnementale, justice, irréversibilité, limites
planétaires

1. Adresse électronique <sylvie.ferrari@u-bordeaux.fr>. GREThA, UMR CNRS &

Université de Bordeaux.



214 ECONOMICS AND THE ENVIRONMENT SINCE THE 1950s

Keywords
bioeconomics, environmental ethics, justice, irreversibility, planetary
boundaries

JEL Classification : Q56, Q57, B31, D63, Q49

Remerciements

L’auteur tient & remercier les rapporteurs pour leurs remarques et leurs
suggestions qui ont conduit & une refonte substantielle du manuscrit initial.
Elle remercie également J. Grinevald pour les échanges qu’ils ont pu avoir
a l'occasion de I'écriture de cet article et M.-A. Sénégas pour sa relecture
attentive. Elle reste cependant et comme il se doit, seule responsable des
erreurs qui pourraient subsister dans la présente contribution.



INTRODUCTION

« Ce dont le monde a le plus besoin,
cest d’'une nouvelle éthique. »

(NGR, 1995, p. 165).

Les changements climatiques, I'épuisement et la raréfaction des
ressources naturelles, 'accumulation de pollutions et de dégrada-
tions environnementales constituent autant de défis majeurs pour les
sociétés humaines entrées dans cette nouvelle ere géologique qu’est
I’Anthropocene (Steffen ez al., (2011) ; Bonneuil ez al. (2013) ; Angus
(2018) ; Magny, (2019)). La question du réle des activités humaines et
plus particuli¢rement des activités économiques dans la définition de
trajectoires contenues a l'intérieur des limites planétaires est posée. Si
on considere qu’il s’agit de limites critiques (seuils) pour les principales
variables biophysiques qui orientent le climat et la biosphere, alors on
peut se demander si leur dépassement ne constitue pas une menace
pour le développement des sociétés (O'Neill ez al. (2018) ; Steffen ez
al. (2015); Barnosky ez al. (2012) ). Cela reviendrait 2 admettre un
épuisement généralisé de I'hospitalité terrestre. Autrement dit, une mise
en danger du « safe operating space for humanity » selon 'expression
employée par Rockstrom ez al. (2009). Cette influence des activités
humaines a I'échelle globale invite a analyser de plus pres les liens entre
la sphere économique et la biosphere, et a apprécier avec attention
(au sens de care) la maniére dont notre responsabilité doit s’exercer
en conséquence a I'égard des transformations de la nature qui nous
relie tous ensemble.

Des les années 1960, a travers ses premiers travaux sur la bioéco-
nomie?, Nicholas Georgescu-Roegen (on utilisera 'acronyme NGR
par la suite, sauf pour l'intitulé des titres des sections) commence a
élaborer un paradigme nouveau pour appréhender ces interactions et
en analyser les implications sur nos modes de vie dans une perspective
visant a réconcilier le développement économique avec les contraintes
écologiques.

2. « The idea of bioeconomics had slowly but persistently taken shape in my mind. for quite
some time. The first hint of my bioeconomic vision appeared in a paper published in 1960 as
a leading article in Oxford Economic Papers » in (Bonaiuti, 2011).



Cette contribution vise 4 appréhender les réflexions éthiques qui
portent et accompagnent I'approche bioéconomique développée par
NGR. Dans une premicre partie, 'étude du paradigme de la bioéco-
nomie  travers ses dimensions physique et biologique est abordée et
permet d’appréhender la maniére dont le rapport 4 la nature se construit
chez l'auteur. En s’appuyant notamment sur les différentes propositions
associées au programme bioéconomique (NGR, 1975; 1976a; 1978),
les implications des interdépendances entre I’économie et la nature
face au probléme écologique de '’humanité sont analysées. Les liens
particuliers qui existent entre la nature globale de la bioéconomie et
sa dimension profondément éthique sont identifiés (NGR, 1977b).
Dans une deuxiéme partie, la conception éthique qui entoure la bioé-
conomie, et que nous qualifions d’éthique bioéconomique, est discutée
au regard des travaux philosophiques relevant du champ de Iéthique
environnementale contemporaine. Il s’agit ici d’examiner notamment
dans quelle mesure les considérations éthiques présentes dans la bioé-
conomie rejoignent les questionnements qui traversent aujourd’hui
le champ de I'éthique environnementale, faisant de NGR un des
penseurs précurseurs des défis posés a ’humanité par ’Anthropocene.

1. VERS UNE ETHIQUE BIDECONOMIQUE
cHez NicHoLAS GEORGEScU-ROEGEN

Notre analyse vise dans cette section 2 identifier les éléments
qui, présents dans I'approche bioéconomique de NGR, pourraient
constituer les bases d’une éthique environnementale chez cet auteur.
La présentation compléte de la bioéconomie de NGR n’est pas I'objet
de notre propos ici, méme s’il convient de rappeler que la bioéconomie,
en mettant 'accent sur les dimensions physique et biologique de
I’économie, introduit une rupture épistémologique avec le paradigme
mécaniste de la science économique standard (voir, e.g., Grinevald
(1993); NGR (1995) ; Mayumi (2001) ; Bonaiuti (2011) ; Missemer
(2013)). La bioéconomie est une nouvelle approche des relations entre
’économie et 'environnement prenant en compte tant le contexte
écologique global dans lequel elles s’inscrivent que le probleme de
I'acces a un stock limité de ressources accessibles dans la nature qui
les encadrent (NGR, 1977b). Ce faisant, et plus largement, cette
approche adopte une perspective évolutionniste du développement des



sociétés humaines qui s’articule autour des concepts de changements
qualitatifs, d’énergie, de dissipation et de temps historique.

1.1. Une approche biophysique de la relation a la nature

La premiere dimension de la bioéconomie est de nature physique
et concerne la place accordée 2 la loi d’entropie (issue des travaux de
S. Carnot (1824)), dans I'explication des processus sous-jacents au
fonctionnement des systémes économiques. NGR éprouve une certaine
admiration pour ce physicien qu’il considére comme le premier véri-
table économeétre (NGR, 1970, 1979b). S. Carnot étudie les relations
entre I'énergie thermique et 'énergie mécanique. Il démontre que le
phénomene universel de propagation de la chaleur (énergie dissipée)
révélé par Fourrier en 1811 est a 'origine des pertes de puissance
des machines thermiques. S. Carnot contribue ainsi a définir des lois
générales des phénomeénes impliquant des échanges thermiques et a
fonder un nouveau paradigme en physique ancré dans I'irréversibilité,
la thermodynamique.

Pour autant, les travaux de S. Carnot ne sont pas déconnectés du
champ de Iéconomie politique pour lequel il se passionne (Grinevald,
2007)3. En étudiant les conditions de fonctionnement des machines
a vapeur, S. Carnot démontre que la distinction entre les éléments
associés au processus productif (biens, déchets) que 'on peut opérer
en considérant leur valeur économique peut étre connectée a celle
qui s’etablit sur la base de leurs propriétés entropiques. La thermo-
dynamique peut apparaitre alors comme une physique de la valeur
économique et la loi d’entropie comme « la plus économique des lois
de la physique » (NGR, 1971).

Selon le second principe de la thermodynamique que constitue la
loi d’entropie, celle-ci s’accroit constamment dans un systeme fermé.
Un tel systéme s’accompagne donc inévitablement d’une dissipation
de I'énergie. Pour NGR, la référence a un systeme fermé est essentielle
car elle implique I'apparition d’un équilibre caractérisé par un état
ou toute I'énergie est dissipée. Un changement qualitatif de I'énergie
(dissipation) est inévitable et c’est ce changement qui permet de

3. En 1819, tandis que la chaire d’économie industrielle du Conservatoire national
des arts et métiers est confiée 3 J.B. Say, il est intéressant de noter que S. Carnot va suivre
les cours donnés par cet économiste classique et sera ainsi influencé par I'économie poli-
tique de son temps.



comprendre les transformations au sein des syst¢émes économiques
sur un temps long.

La référence 2 la loi d’entropie pour comprendre le fonctionne-
ment du processus économique conduit a 'introduction de la notion
d’irréversibilité dans I’'analyse des phénomenes économiques. Du
point de vue physique, les activités économiques ne créent rien et ne
font que transformer de I'énergie ¢z de la matiere en les dégradant de
maniére irréversible. Il écrit (1976a, p. 54) : « From the viewpoint of
thermodynamics, matter-energy enters the economic process in a state of
low entropy and comes out of it in a state of high entropy ». NGR s’appuie
ici sur la notion Carnotienne d’entropie et ne reprend pas les travaux
proposés par Prigogine consacrés a I'étude des phénomeénes irréver-
sibles au sein de systémes ouverts®. Il y a 13 une différence majeure
entre les deux approches. NGR ne partage pas l'interprétation que
fait Prigogine de la matiére pour qui elle n’est pas considérée pour
elle-méme mais comme un véhicule permettant a I'énergie de circuler.
Une telle perspective ne permet pas d’envisager les transformations
entropiques de la matié¢re par des processus irréversibles comme la
friction par exemple. Or, c’est précisément cette interprétation qui
est a Porigine de la quatrieme loi de la mati¢re chez NGR, selon
laquelle « Dans un systéme clos, l'entropie de la matiére doit tendre vers
un maximum. » (NGR, 1995, p. 127)

En se fondant sur cette quatrieme loi, NGR conclut a 'impossi-
bilité d’un recyclage complet a 'échelle macroscopique. 1l faut par

4. 1. Prigogine obtint le prix Nobel de chimie en 1977 avec ses travaux sur la ther-
modynamique des processus irréversibles et sa théorie des structures dissipatives. Selon la
thermodynamique classique, un systéme fermé est un systéme qui échange de I'énergie mais
pas de matiére avec son environnement. Cependant, un syst¢éme ouvert est un systéme qui
peut échanger avec son environnement de la maticre et de 'énergie. L'entropie d’un tel
systeme peut croitre ou décroitre. NGR connait bien ces travaux qui sont contemporains
des siens. Bien que Prigogine fiit absent du colloque consacré 4 Sadi Carnot et I'essor de
la thermodynamique qui eut lieu en 1976 & Paris (CNRS, 1976), NGR le rencontra en
septembre 1978 A I'université du Texas (Austin) a l'occasion du colloque en ’honneur de
Prigogine (NGR, 1995). Mais cette rencontre fut sans suite. A 'occasion de la premiére
conférence internationale de I'European Association for Bioeconomic Studies 2 Rome
en 1991, NGR présente une communication intitulée « Thermodynamics and We, the
Humans » dans laquelle il exprime son étonnement de n’avoir jamais eu d’échange avec
Prigogine, notamment sur le role de la mati¢re dans les systémes thermodynamiques. 11
écrit : « Toutefois, les recherches stimulées par cette nouvelle perspective ne sont pas allées jusqu
reconnaitre que la matiére, tout autant que ['énergie, est soumise i une dégradation entropique
continuelle et irrévocable » (NGR, 1982, p.3 »).



conséquent considérer que la matiere disponible sur terre est finie et
que seule une partie est accessible grace a la technologie : « Accessible
material low entropy is by far the most critical element from the bioeco-
nomic viewpoint. » (NGR, 1976a, p. 25).

Au final, la matiere et 'énergie sont irréversiblement dissipées au
sein de tout processus économique. Les activités de production et de
consommation ne sont ainsi plus dissociées des lois qui s’appliquent
a la biosphere : « The material universe |...] continuously undergoes a
qualitative change, actually a qualitative degradation of energy » (1971,
p. 129). Partant, ces interdépendances sont 4 'origine de changements
qualitatifs au sein du processus économique : NGR écrit (1976a,
p. 54) : « Briefly, continuous existence in a finite environment necessarily
requires qualitative change. And it is this qualitative change that accounts

Jfor the irreversibility of the economic process, of any actual process for
that matter ».

La perspective évolutionniste est également présente dans la
seconde dimension de la bioéconomie, la dimension biologique.
Elle est fondamentale chez NGR qui écrit : « 7he term [bioeconomics]
is intended to make us bear in mind continuously the biological origin
of the economic process and thus spotlights the problem of mankind’s
existence with a limited store of accessible resources, unevenly located and
unequally appropriated » NGR, 1977b, p. 361). Elle doit étre reliée
a la conception originale du processus économique qui est congu
comme la continuation, 'extension de I'évolution biologique. Cette
transgression est ce qui nous différencie des autres espéces : « we are
the only species that has transgressed the biological limits in its evolution »
(NGR, 1977a, p. 17) alors méme que nous restons soumis aux lois
qui gouvernent la vie sur terre : « We are one of the biological species of
this planet, and, as such, we are subject to all laws governing the existence
of terrestrial life » (NGR, 1977a, p. 17).

Influencé par Lotka (Bobulescu, 2015), NGR opére la distinction
entre I'évolution endosomatique qui fait référence a I'évolution biolo-
gique des especes vivantes et I'évolution exosomatique qui renvoie a
I'usage d’organes « détachables » et extérieurs a la personne, et produits
a partir des ressources d’énergie et de matiére (outils, technologies...).
Ce sont les instruments exosomatiques qui ont permis selon NGR a
I'humanité d’assurer des prélévements croissants de ressources de basse
entropie dans 'environnement. Or, les quantités d’énergie et de matiere
accessibles sont nécessairement finies étant donné les implications de



la thermodynamique — Pefficacité des technologies est bornée par le
facteur de Carnot-. L'idée essentielle ici est donc que la quantité de
basse entropie disponible dans I'environnement ne peut étre utilisée
qu’une seule fois par ’homme. La réside le fondement de la rareté.

De¢s lors, la dynamique des activités économiques soutenue par
le progres technique participe activement a la raréfaction absolue
des dotations terrestres de basse entropie. Ce faisant, un autre aspect
de I'évolution exosomatique est caractérisé par la permanence de
conflits sociaux et d’inégalités entre les pays riches et les pays pauvres.
L’origine des inégalités économiques réside chez I’économiste dans
'attachement exosomatique des modes de vie (1977b; 1978). La
division sociale engendre des conflits sociaux viz 'appropriation des
technologies. Sur ce point, NGR (1977b, p. 367) écrit : « [...] the
social conflict will, unfortunately, remain part of the human lot as our
mode of life depends on the production of large-scale exosomatic instru-
ments ». Au niveau mondial, les inégalités découlent du contréle de
Iexploitation des ressources naturelles par quelques pays au détriment
d’autres pays moins développés.

Plus largement, et dans une perspective historique, NGR analyse
comment le développement économique s’est appuyé sur la production
d’instruments exosomatiques qui 'ont inscrit dans une dépendance
croissante aux ressources en énergie et en matiere et, ce faisant, 'ont
exposé a une succession de crises énergétiques dés lors qu’il s’est
accompagné d’un processus d’épuisement des ressources de la nature.
Sur ce point, NGR écrit (1977a, p. 19) : « The predicament is that
mankind has become addicted of the fact that all our exosomatic organs
are produced from such ingredients [energy and matter] » et, plus tard,
« Our plight comes mainly from the fact that we are the prisoners of an
exosomatic structure created by an extraordinary bonanza of fossile fuels »
NGR (1980, p. 496).

Au sein du flot d’innovations qui ont accompagné les modes
d’existence de ’humanité, deux mutations bioéconomiques ont ainsi
été fondamentales pour NGR : celle initiée par la maitrise du feu
(innovation qualifiée de Prométhée 1¢) et celle associée a la machine
a vapeur (innovation qualifiée de Prométhée II) (NGR, 1982).

Aujourd’hui, il n’est pas str que ’humanité puisse compter sur 'ave-
nement d’un nouveau Prométhée, Prométhée 111, qui s’affranchirait de
toute base fossile par le biais du contréle de la fusion thermonucléaire



al'aide d’une technologie viable’. NGR écrit (1980, p. 496) : «[...]
The real problem hinges upon whether a Prometheus 111 will come or
not. No one can be sure, one way or the other. And nothing can be said
about the future Promethean gift [...] ». Dans ces conditions, « 7he
only reasonable strategy [...] is to try as great a time lead as possible to
wait for the uncertain Prometheus II1, alternatively to change without
great convulsions from the present high level of industrial activity to one
probably analogous but not identical, to that of the Wood Age » (NGR,
1980, p. 496). Et de conclure : « Concomitantly, man must strive to
temper his exosomatic addiction developed by the unique mineral bonanza
of the recent past. » (NGR, 1980, p. 497).

Dans ces conditions, il devient urgent d’engager une réflexion
éthique en questionnant les modes de vie des sociétés industrialisées
ainsi que leur rapport a la nature et & autrui.

1.2. Le temps historique, porteur de changements qualitatifs :
les relations a la nature encastrées dans la durée

La question du temps chez NGR ne peut étre comprise sans consi-
dérer la démarche épistémologique qui sous-tend la bioéconomie :
celle-ci requiert la mobilisation de concepts dialectiques, dont l'origine
réside dans les changements qualitatifs qui caractérisent le fonctionne-
ment des sociétés et de la biosphere®. Pour ce qui concerne le processus
économique, ces changements sont portés par 'existence d’interdé-
pendances avec I'environnement, ce lien dialectique étant refléeé par
la loi d’entropie. Selon NGR (1977a, p. 16) : « The economic process
irrevocably changes the environment and is changed, in turn, by that very
change also irrevocably ».

Pour NGR, une conception dialectique du temps en découle. Il ne
peut s’agir d’un temps fondé sur une mesure cardinale, car la cardi-
nalité s’appuie sur 'absence totale de variation de la qualité : « Since
cardinality is associated with the complete absence of qualitative variation,
it represents a sort of natural origin for quality » (NGR, 1971, p. 112).

5. NGR propose une definition de cette technologie particuliere (1984, p.29), «
technology is viable if and only if it can maintain the corresponding material structure and
necessarily the human species ».

6. Les systémes vivants doivent étre appréhendés de maniere dialectique dés lors qu’ils
transforment en permanence 'énergie et la matiére tout comme les besoins humains qui
ne cessent de se transformer dans le temps, ou encore la démocratie, en tant que systeme
politique orienté par des transformations continues au sein des socié¢tés (NGR, 1970, 1971).



Le paradigme de la thermodynamique impose un changement radical :
Iintroduction des variables non cardinales qui mesurent des qualités
quantifiées (dimension ordinale) comme la température, la durée ou
encore le temps chronologique. Le temps de la loi d’entropie, porté
par U'irréversibilité est un temps qui s’ordonne” : « Let E(T1) and
E(T2) be the entropies of the universe at two different moments in time,
11 and T2 respectively; if E(T1) < E(12) then 12 is later in Time than
T1 — and conversely » (NGR, 1971, p. 133).

La conscience humaine joue ici par ailleurs un rédle trés important.
Il y a une perception ordinale du temps que parce que 'on a conscience
des changements qualitatifs qui s'operent : « 7he full meaning of the
law is that the entropy of the universe increases as Time flows through
the observer consciousness. Time derives from the stream of consciousness,
not from the change in entropy » (NGR, 1971, p. 133). Le temps dont
il est question ici est donc le temps historique.

Cette conception du temps, basée sur la succession des consciences
des générations successives, contient la conscience historique de 'hu-
manité (NGR, 1970; 1971). C’est donc au sein du temps historique
que l'on peut appréhender I'évolution des sociétés, les changements
évolutifs® et leurs déclinaisons dialectiques (Alcouffe et Ferrari (2008) ;
Bobulescu, (2017)). Le temps historique contient ainsi « 'espace-
temps » de '’économie ou les processus de production opérent des
transformations irréversibles. Ici, le concept de durée rend explicite
les changements qualitatifs qui les accompagnent (NGR, 1975). Dans
I'approche fonds-flux que NGR propose pour analyser les inter-
dépendances entre la production et 'environnement, la frontiere
temporelle du processus — concept issu de la biologie et porteur de
durée- est incontournable. Au sein de cette approche, ou les fonds
et les flux sont complémentaires, I'utilisation des fonds (facteurs de
production) dans la production nécessite une quantité de temps et
Cest sur cette durée particuliere qu’ils délivrent des services. De plus,
ce sont des « stocks » particuliers dont les quantités et les qualités ne

7. On note ici 'influence de Bergson : le temps, de nature ordinale, s’inscrit dans un
continuum ot la durée compte.

8. La conception évolutionniste de la bioéconomie de NGR est fortement ancrée dans
les travaux de Schumpeter sur le développement, et en particulier sur le role joué par les
discontinuités porteuses de changements qualitatifs dans la dynamique Schumpetérienne
(Alcouffe et al., 2008). Au cceur des transformations qui ponctuent les changements d’état
du processus économique interviennent les technologies.



varient pas, contrairement aux différents flux (ressources naturelles et
déchets). Dans cette approche, seule une modification de la durée sur
laquelle les services des fonds sont délivrés ainsi qu’une réduction de
la vitesse de transformation des flux par les fonds peuvent contribuer
a la maitrise de la production d’entropie dans I'ensemble des activités
économiques (Ferrari, 2012).

Au final, il y a une implication majeure de la conception du temps
chez NGR : C’est au sein du temps historique, temps qui porte l'irré-
versibilité, qu’il faut poser non seulement les contraintes écologiques
mais aussi les contraintes éthiques avant toute formulation de choix
économique. Cest une conception du temps qui relie définitivement
les générations successives entre elles, qui accroche définitivement la
problématique écologique au développement des sociétés.

Clest dans ce contexte que les relations de ’homme avec I'envi-
ronnement sont appréhendées dans leur dimension bioéconomique :
cest-a-dire qu’elles font référence au mode de vie de 'humanité en tant
qu’espece biologique et a ses besoins évolutifs, et qu’elles traduisent
Iexistence d’interdépendances sur un temps long. La bioéconomie
s’inscrit dans une approche planétaire des liens entre les activités
économiques et la nature, liens qui contribuent a I'accélération du
processus de dissipation de I'énergie et de la mati¢re depuis notre
entrée dans ’Anthropocene.

1.3. Ethique, justice et nature

Traditionnellement, I'éthique peut étre analysée selon deux cadres
théoriques permettant I'étude des relations entre la nature et la société
(Hess, 2013). Le premier cadre se positionne sur la finalité de I'action
qui vise le bien;; il s’inscrit dans une logique conséquentialiste et
regroupe un ensemble de théories téléologiques comme par exemple
I’éthique des vertus chez Aristote. Le second cadre théorique privilégie
Iobligation; il identifie 'action morale qui est juste, et fait référence
a des théories déontologiques. S’y rattachent I'éthique du devoir chez
Kant ou I'ethique du contrat chez Rousseau en France. La tradition
contractualiste en morale contemporaine a été portée par les travaux
de J. Rawls en particulier avec la théorie de la justice publiée en 1971.
Dans cette perspective, des principes de justice sont définis sur la base
d’un accord hypothétique entre les membres de la communauté afin
d’assurer la coopération sociale.



La bioéconomie contient en elle une dimension déontologique :
les actions sont motivées par le caractére juste au sens ou elles contri-
buent 4 la diminution des inégalités et des conflits sociaux. Comme
mentionné infra (cf. section 1.1), ces conflits s’enracinent dans ’évo-
lution exosomatique qui accompagne le développement des écono-
mies. Pour autant, la conception éthique portée par la bioéconomie
ne reléve pas d’une tradition contractualiste. En effet, il n’existe pas
de situation initiale qui détermine une quelconque équité entre tous
les contractants. Les générations successives ne sont pas reliées entre
elles par un contrat mais par leur lien 2 la nature pour la satisfaction
de leurs besoins, quelle que soit leur place dans le temps long. Dans
ce continuum, elles se situent & des moments différents du temps
qui les inscrivent irréversiblement dans 'impossibilité d’exercer une
forme d’équité intergénérationnelle. Elles ne se rencontrent pas et
sont pourtant dépendantes les unes des autres. A la différence de
I'approche Rawlsienne, il y a absence de contemporanéité de toutes
les générations. Seules les générations présentes peuvent agir pour les
générations suivantes.

Cette lecture séquentielle des relations entre les générations implique
de se positionner sur le temps historique et d’envisager des actions
morales justes afin de garantir les conditions d’existence de 'espece
humaine. En effet, dans 'approche bioéconomique, I'objectif de toute
activité économique doit étre la conservation de 'espéce humaine
sur un temps long. NGR écrit a ce sujet : « [...] [objectif primaire
de lactivité économique est bien la conservation de l'espéce humaine.
Cette conservation & son tour demande la satisfaction de certains besoins
Jfondamentaux — qui sont néanmoins soumis a l'évolution » (NGR, 1970,
p- 95). La permanence de 'humanité est donc une finalité noble qui
doit guider I'économiste dans la gestion de 'acces a des ressources de
basse entropie sur un temps long. Des considérations d’éthique et de
justice en découlent directement : I'éthique, viz la prise en compte dans
les décisions actuelles des générations absentes, a savoir les générations
futures; la justice pour organiser 'accés aux ressources de basse entropie
terrestre au sein du continuum de générations, présentes et futures,
« Thou shalt love they species as thyself [...] each generation must take
into account the demand (i.e. the needs) of future generations, for these
generations cannot yet be present to bid their share of mankind’s dowry
of available matter-energy » NGR, 1977b, p. 374).



Ces questionnements sont présents dés la premiere version du
programme bioéconomique proposé par NGR en 1975, dans lequel
lauteur invoque la nécessité d’un changement de société fondé sur la
maitrise de I'évolution entropique dans le but d’assurer le maintien
des conditions d’existence d’'un monde vivable. Les orientations
proposées passent par I'acceptation d’une réduction du confort maté-
riel de Iexistence ainsi que par un renoncement a un attachement
matérialiste des modes de vie pour les pays industrialisés. Quelques
années plus tard, en 1978, une vision plus compléte est proposée avec
« ’ABC bioéconomique » qui positionne clairement la bioéconomie
comme une approche 2 la fois théorique et pragmatique susceptible
d’apporter des réponses au probléme écologique de ’humanité. La
portée écologique globale et la dimension éthique de la bioéconomie
apparaissent ici définitivement liées 'une a 'autre.

Pour assurer le salut écologique de ’humanité (« zhe ecological
salvation of mankind » selon NGR, 1976b), la question fondamentale
qui se pose est alors la suivante : comment préserver les dotations
d’énergie et de matiére accessibles tout en veillant & ’harmonisation
des besoins des générations présentes et futures sur un temps long?

Pour y parvenir, dans I'« ABC bioéconomique », le principe de maxi-
misation de la durée de vie de 'espéce humaine sous contrainte écolo-
gique (disponibilités des stocks terrestres et du flux solaire, ressources
de basse entropie) est proposé. Sa signification consiste a faire avec
moins dans le but d’économiser les ressources de basse entropie pour les
générations futures. NGR écrit (NGR, 1975, p. 368) : « if the present
inflow from nature is incommensurate with the safety of our species, it
is only because the population is too large and part of it enjoys excessive
comfort. Economic decisions will always forcibly involve both flows and
stocks. Is it not true that mankind’s problem is to economize a stock for
as large an amount of life as possible, which implies to minimize a flow
for some “good life” ».

Dans ce contexte, la répartition des ressources sur I'ensemble des
générations pose la question de I'équité intergénérationnelle : « One
of the most important ecological problems for mankind, therefore, is the
relationship of the quality of life of one generation with another —more
specifically, the distribution of mankind’s dowry among all generations »
(NGR, 1976, p. 30).

Ici le principe de la maximisation du bien étre doit étre remplacé par
un principe éthique qui rende compte de la permanence de '’humanité.



En effet, il apparait tout d’abord impossible de déterminer une distri-
bution quantitative de la dot terrestre sur un temps long car le principe
économique de 'actualisation ne peut pas étre mobilisé sur un temps
historique :

« Any individual must certainly discount the future for the indisputable reason
that, being mortal, he stands a chance of dying any day. But a nation, let alone
the whole of mankind, cannot behave on the idea that it might die tomorrow.
They behave as if they are immortal and, hence, value future welfare situations
without discounting. » NGR, 1986, p. 13).

La recherche de la maximisation des gains présents doit par ailleurs
laisser la place a la minimisation des regrets futurs® pour assurer le
devenir des générations futures. Sur ce point, les propos de NGR sont
explicites : « As a guide for mankind’s conduct, I urge that we should
adopt the principe of minimizing regrets » NGR1977a). Ce principe de
minimisation revient a attribuer aux générations présentes un devoir
moral a I'égard des générations futures : « 7he difficult question one
has to face in spreading the new gospel is not “What has posterity done
Jfor me?” but rather “Why should I do anything for posterity?” », (NGR,
1975, p. 376). La production d’une Cadillac  contrario ne respecte-
rait pas ce principe : « [...] Every Cadillac produced at any time means
Sfewer lives in the future. Up to this day, the price of technological progress
has meant a shift from the more abundant source of low entropy —the
solar radiation- to the less abundant one —the earth’s mineral resources. »
(NGR, 1971, p. 304).

Au final, il y a la un changement de valeurs essentiel opéré par NGR :
la bioéconomie implique de prendre en compte les effets des décisions
actuelles sur les générations futures. Si ’humanité doit perdurer, alors
elle doit adopter un comportement en conséquence et considérer cette
rareté nouvelle : n’importe quelle quantité de basse entropie ne peut
étre utilisée qu’une seule fois. Toute décision économique ne doit
exclure le fait que les ressources de mati¢re et d’énergie appartiennent
a '’humanité et qu’elles doivent étre conservées dans la mesure du
possible pour les générations futures (Gowdy et Mesner, 1998).

9. 1l ne s’agit pas ici du principe de Savage mais d’un principe éthique qui doit nous
conduire a renoncer aux décisions qui pourraient avoir des conséquences dommageables
non pas pour nous-mémes mais pour les générations futures.



Deés lors, il devient impératif ici d’introduire une limite aux besoins
« illimités » en sollicitant une restriction de nature morale de sorte que
la minimisation des flux (de ressources utilisées) soit possible. Cette
orientation éthique concerne directement les générations présentes
les mieux loties qui accédent & un niveau élevé de développement. La
nécessité de répartir 'effort de maniere différente entre nations riches
et nations pauvres conduit a envisager un « nivellement du standard
de vie de I'humanité par une redistribution des moyens de production »
(NGR, 1978, p. 380). L’idée d’une auto-limitation des besoins afin de
préserver les ressources pour les générations actuelles -redistribution des
richesses Nord-Sud- et pour les générations futures dans un contexte
de rareté, fait du souci d’autrui une valeur morale essentielle qui peut
modifier les choix individuels et collectifs.

Au dela de la régulation publique, I'existence d’une responsabilité
environnementale peut conduire les individus & accepter une réduction
du confort attaché a I'usage de certains biens dont la consomma-
tion implique une dégradation irréversible de la nature. En ce sens,
« faire avec moins » constitue une perspective philosophique vers une
économie plus sobre, qui économise ses dotations de basse entropie
terrestre et cela concerne presque tous les processus économiques :
« the elementary basis of all optimizing processes (those who are afflicted
with growthmania notwithstanding). » (NGR, 1977a).

La conséquence est donc sans appel : il convient donc de mini-
miser les flux pour maintenir les stocks nécessaires 2 la satisfaction
des besoins des générations successives et cette orientation doit étre
accompagnée d’une redistribution a I'échelle intra-générationnelle.
NGR écrit a ce sujet : « The only way to protect the future generations,
at least from the excessive consumption of resources during the present
bonanza, is by reeducating ourserlves so as to feel some sympathy for our
Sfuture fellow humans in the same way in which we have come to be
interested in the well-being of our contemporary “neighbors”» (1975,
p. 376). Par ailleurs, la contribution des technologies viables selon
NGR pourra apporter son soutien a une stratégie de conservation
générale (NGR, 1982, p. 19-20). Ces technologies sont essentielles
car d’une part elles respectent les contraintes écologiques en limitant
le recours aux ressources de mati¢re et d’énergie et en réduisant les
émissions polluantes et, d’autre part, contribuent a assurer la survie
de ’humanité sur un temps long.



La solution au probleme écologique de '’humanité passe ainsi par
une économie sur les stocks de ressources afin d’augmenter la durée
de vie de ’humanité. Le programme bioéconomique appelle & un
changement dans les valeurs de fagon a préserver les ressources de la
nature pour permettre a la fois le maintien de la vie des générations
actuelles et des générations futures. Cette perspective s’inscrit dans
une approche globale du développement des sociétés dont les dyna-
miques dépendent fortement des déterminants écologiques, culturels
et institutionnels. L’analyse des relations entre les générations d’une
part, et entre la biosphére et les activités économiques d’autre part,
s’inscrit dans une démarche co-évolutive ol I'évolution des sociétés
et 'évolution de la biosphére sont intimement liées.

2. L’ETHIQUE BIOECONOMIQUE ET L ETHIQUE ENVIRONNEMENTALE
CONTEMPORAINE : QUELS POINTS DE CONVERGENCE ?

Le champ de I'éthique environnementale en philosophie ques-
tionne les rapports a la nature et les valeurs morales que ces rapports
impliquent dans la société. Ainsi, I'objectif de I’éthique environne-
mentale est-il de questionner les fondements moraux qui s’établissent
entre ’homme et la nature (Larrére, 2016). Champ disciplinaire
récent, elle est née au début des années 1970 avec la publication de
travaux majeurs qui dessinent les contours de la discipline tandis que
la nature fait 'objet de nombreuses dégradations. Dans cette section,
nous nous proposons de discuter de la conception éthique portée par
NGR dans son approche bioéconomique — que nous qualifions par
la suite d’éthique bioéconomique — au regard des principales lignes
directrices de I’éthique environnementale contemporaine : posture
morale, justice globale et pragmatisme.

2.1. Une éthique portée par un écocentrisme holiste

Trois grandes postures morales sont distinguées au sein de I'éthique
environnementale contemporaine : I'anthropocentrisme, le biocen-
trisme et I'écocentrisme'’.

10. Les postures morales ne s’inscrivent par toujours de maniére parfaite dans les
catégories ou courants de Iéthique environnementale. Il existe de nombreuses nuances
selon les caractéristiques retenues (valeur intrinseque, valeurs instrumentales, communauté



Dans le champ de I'éthique environnementale, le concept de « valeur
intrinséque », présent dans la philosophie morale chez Kant, opére
comme un caractére discriminant. Ainsi, 'anthropocentrisme moral, en
visant la séparation des humains de la nature, est une posture éthique
pour laquelle seuls les humains présentent une valeur intrinseéque et
sont dotés d’une dignité morale. Elle trouve ses origines dans la tradi-
tion philosophique d’Aristote et de Kant. La nature, est quant a elle
assimilée & un ensemble de ressources dotées de valeurs d’usage (ou
valeurs instrumentales) et dépourvues de valeur intrinseque (Larreére,
1997). Seuls les humains ont une fin en soi.

Cependant, 2 la suite des réflexions de Routley (1973), 'ambition
de I'éthique environnementale va étre de montrer que les éléments de
la nature ont une dignité morale et ont donc des valeurs intrinséques.
La nature a des droits et les hommes ont obligation de la respecter.
Dans son article, Routley pose de maniere centrale la question d’une
éthique de la nature nouvelle, en rupture avec Iéthique classique qui
s'appuie largement sur un anthropocentrisme moral. On s’oriente ainsi
vers une posture non anthropocentrée avec le biocentrisme pour lequel
tout étre naturel peut étre considéré moralement §’il est vivant. Ainsi,
les animausx, les plantes, les autres organismes sont des étres vivants ou
des étres qui manifestent une finalité immanente. Tous les organismes
vivants sont dotés d’une considération morale et par conséquent de
droits; tous font partie de la communauté morale. Cette perspective
de Iéthique environnementale ancrée dans le respect de la nature est
notamment portée par les travaux de Paul Taylor (1981). Cette éthique
du respect de la nature s’inscrit dans une éthique déontologique en
ce sens que les actions morales sont évaluées a 'aune de principes
moraux, sans se soucier des conséquences. Larrére (2010, p. 6) écrit
a ce sujet : « Léthique biocentrique est déontologique; elle formule des
normes universelles, principalement sous forme d’interdits : ['éthique du
respect est essentiellement une éthique de la non-intervention. »

L’¢thique biocentrique est une éthique qui n’accorde cependant
de valeurs qu’a des entités individuelles sans considérer les liens qui
peuvent exister entre plusieurs éléments séparés. Cette limite sera
dépassée avec les travaux de B. Callicott (1989) qui puisent leur inspi-
ration dans ceux du forestier américain du xix™™ siecle, A. Leopold, et

morale...). Notre propos ici n’est pas de les étudier. Le lecteur est invité & consulter Hess
(2013) pour accéder 4 une analyse relativement complete de la littérature sur ce sujet.



son concept de communauté biotique. L’idée ici est d’accorder une
valeur 4 un ensemble formé d’éléments séparés. Ce courant de I'éthique
environnementale, appelé 'écocentrisme, fait référence & une éthique
des collectifs, holiste par nature, et met 'accent sur 'interdépendance
des éléments et leur commune appartenance a un ensemble (Larrere,
1997). Saisir le tout, c’est dépasser la distinction entre '’homme et la
nature. Plusieurs concepts éclairent cette approche écocentrique et
expriment en quelque sorte la solidarité des vivants : la communauté
biotique (humains, animaux, plantes, eau, sol), la communauté bios-
phérique ou la Terre-Gaia, 'écoumene (espace habité) ou encore la
biogée chez M. Serres (2010). Au coeur de I'écocentrisme résident
donc les interdépendances entre les éléments humains et non-humains
considérés au travers de I'ensemble qu’ils forment.

La posture philosophique sous-jacente 4 la bioéconomie s’inscrit
dans une éthique environnementale d’inspiration écocentrique a visée
holiste. Elle se place au sein de la totalité, C’est a dire de la biosphere.
On retrouve ici des éléments qui rejoignent la land ethic de Léopold
(1949) avec la reconnaissance implicite d’une forme de solidarité
entre les éléments vivants au sein de la biosphere. NGR écrit (NGR,
1995, p. 105) : « Il ny a aucune loi en biologie qui affirme qu une espéce
doive défendre Uexistence des autres aux dépens de sa propre existence. Le
mieux que nous puissions raisonnablement espérer, c'est d apprendre a
nous abstenir de causer des dommages « inutiles » et a protéger l'avenir
de notre espéce en protégeant les espéces qui nous sont bénéfiques, méme
au prix de certains sacrifices. ».

Pour NGR, l'individu a conscience d’étre un élément de la bios-
phere et a ce titre il a le devoir d’exercer des rapports respectueux
avec elle (respect de ses valeurs). Son mode de vie dépend des effets
de ses actes sur la biospheére ainsi que des déréglements qui peuvent
en découler au niveau global. Les limites planétaires constituent par
ailleurs autant d’exemples pertinents qui rappellent le poids des inter-
dépendances entre les sociétés et la biosphére. L’analyse que fait NGR
du développement d’instruments exosomatiques sans limite et de ses
impacts sur la nature comme sur les sociétés rejoint la question des
actions justes a I'égard de la communauté biotique telle que 'aborde
Leopold (1949, [trad. 2000, p.]) : « Une chose est juste lorsqu elle tend
a préserver intégrité, la stabilité et la beauté de la communauté biotique.
Elle est injuste lorsqu elle tend a l'inverse ».



L’éthique bioéconomique peut étre également vue comme une
éthique relationnelle en ce sens qu’elle met 'accent sur ce qui relie
les humains a 'environnement dont ils font partie, la biosphere. Elle
vise a rendre ces interdépendances durables et, pour ce faire, elle
oriente les choix économiques de maniere a limiter les impacts sur
la nature et & maitriser I'évolution entropique de '’humanité a I'aide
de technologies viables. Il y a ici une proximité avec les travaux sur
Iéthique de la considération développée par C. Pelluchon (2018) qui
met en évidence le lien existant entre le rapport a soi, le rapport aux
autres, et le rapport a la nature. En s’inscrivant dans une démarche de
compréhension des liens entre moi et 'Autre, I'éthique de la considé-
ration nous invite au partage d’'une communauté de destin solidaire
et responsable. Citons Pelluchon (2018, p. 101) : « La considération
ne désigne pas une ascension ni une contemplation nous donnant accés a
Lessence des choses, mais une compréhension profonde de la solidarité qui
nous unit aux autres vivants, éclairant notre rapport a ce qui est autour
de nous et & ceux qui sont avec nous. ». Cette analyse met aussi en
exergue la vulnérabilité et la responsabilité de I'espéce humaine, et la
matérialité de son existence (vivre « de » et « avec »). Cette condition
terrestre nous oblige. Pelluchon écrit (2020, p. 112) : « I/ est impor-
tant que chacun ait conscience d appartenir & un monde commun |...]
et qu il pense [humanité comme une, voire qu’il se sente relié¢ aux autres
vivants par une communauté de destin. Car c’est ainsi qu’il est possible
de passer du souci de soi au souci du monde, qui réconcilie le « vivre de »
avec le « vivre avec » ».

2.2. Une éthique globale et juste pour un monde fini :
une éthique des limites

Comme nous I'avons déja indiqué, I'éthique bioéconomique passe
par la reconnaissance des limites physiques dans I'exercice des rapports
a la nature. Cette perspective issue directement de la thermodyna-
mique conduit 2 faire reposer la posture écocentrique sous-jacente a
I’éthique bioéconomique sur la prise en compte des interdépendances
a I'échelle de la biospheére et sur la préservation des valeurs intrinseéques
de la nature.

La portée de I'éthique environnementale de NGR s’inscrit a ce
titre dans une écologie globale qui questionne ’habitabilité de la
biospheére. L’accent porté chez NGR a la terre comme planéte vivante
et ses mécanismes de régulation via les cycles biogéochimiques ainsi



qu’a la permanence de cet organisme vivant n’est pas sans rappeler
les travaux de Vernadsky (1926) sur la biosphére ou encore ceux de
Lovelock (1979). Ce dernier auteur met en effet en avant le concept
de communauté biosphérique ou la Terre-Gata, ainsi que 'hypothése
selon laquelle Gaia repose sur I'existence de régulations homéostatiques
qui contribuent au maintien de son propre équilibre. Ces travaux
proposent une lecture globale de 'influence de ’homme sur la nature
a travers la prise en compte des cycles biogéochimiques.

Cette question des interdépendances entre les hommes et la bios-
phere est également au coeur de 'approche bioéconomique de NGR.
On pourrait méme faire ici 'hypothese qu’il en découle un principe
d’interdépendance sous-jacent a I'éthique bioéconomique, selon lequel
Iévolution des sociétés et celle de la biosphére sont intimement liées
a différents niveaux de complexité : se projeter dans le futur sur un
temps long implique des devoirs a 'égard de la biosphére. Cette posture
rejoint celle que défend Cabanes (2017) pour qui « le droit de la nature
a maintenir la vie sur terre est un préalable a celui de 'humanité si elle
veut perdurer » (Cabanes, 2017, p. 13). En reconnaissant le principe
d’interdépendance et la finitude de la biosphere, la conception holiste
de I'éthique environnementale chez Cabanes accorde 2 la nature le
droit d’exister et de se régénérer ainsi que la nécessité de modifier
nos rapports a son égard pour garantir la permanence de ’humanité.

Cette nécessité est également présente chez NGR. En effet, I'éthique
bioéconomique est une éthique ouverte sur la biosphere ot les actions
morales ont pour finalité sa préservation dans le temps. Préserver la
biosphere constitue une condition pour que ’humanité puisse se perpé-
tuer. Si on suit ici la pensée de NGR, le principe d’interdépendance
pourrait étre alors posé comme premier principe dans I’élaboration
d’une éthique environnementale chez 'auteur. On rejoindrait I'éthique
environnementale de Jonas qui reconnait I'interdépendance comme
principe pour exprimer la solidarité entre I'espéce humaine et la nature
(1979) (cf. infra section 2.3).

Pour assurer le salut écologique de '’humanité, et donc rester a
I'intérieur des limites planétaires, NGR propose de mobiliser les
principes de minimisation des regrets et de maximisation de la durée
de vie de I'espece humaine. Ces deux principes sont a la base d’une
économie sous contraintes écologiques et éthiques compatible avec
les choix sur un temps long. L’éthique environnementale qui porte la
bioéconomie s’avére étre sur ce plan une éthique des limites.



Cette orientation éthique implique de poser, en premier lieu, une
limite a 'extension de la sphére économique dés lors que la croissance
économique impacte la biosphére en réduisant les quantités de basse
entropie terrestre et en dégradant leur qualité de maniere irréversible.
NGR évoque ici le « declining state » dans son analyse des limites de
I’état stationnaire pour traduire I'idée que la croissance ne peut durer
indéfiniment (1975, p. 369). L’état stationnaire ne peut cependant
constituer une solution au probléme entropique de ’humanité et
garantir la conservation des équilibres de la biosphére (1976a; 1979).
NGR adopte ainsi une position critique a I'égard du développement
des pays industrialisés car les trajectoires de croissance ne sont pas
compatibles avec les enseignements de la loi d’entropie dans un monde
fini. Il écrit :

« Undoubtedly, the current growth must cease, may be reversed. But anyone who
believes that he can draw a blueprint for the ecological salvation of the human
species does not understand the nature of evolution, or even of history, which is
that of a permanent struggle in continuously novel forms, not that of a predictable,
controllable physico-chemical process, such as boiling an egg or launching a rocket
to the moon. » (NGR, 1975, p. 369)

L’éthique bioéconomique est aussi une éthique du juste qui envi-
sage la redistribution pour garantir a la fois une justice planétaire et
pour 'ensemble des générations successives. Comme nous 'avons déja
mentionné (cf. section 1.3), elle ne pose cependant pas la question
des liens entre les générations dans un cadre contractualiste. En effet,
les fondements biophysiques de la bioéconomie impliquent de facro
un lien entre des générations successives qui repose sur I'existence
d’interdépendances avec I'environnement : les générations successives
ne sont pas reliées entre elles par un contrat mais par leur relation a la
nature pour la satisfaction de leurs besoins et cela quelle que soit leur
position dans le temps long''.

Des lors, si le probléeme écologique de '’humanité passe par une
économie sur les stocks de ressources accessibles afin d’augmenter la

11. L’¢thique de NGR, parce qu’elle trouve son origine dans les changements qualitatifs,
implique ce faisant de considérer I'absence d’indépendance entre les valeurs économiques
et les valeurs de la nature. Les besoins, les usages et les régles d’usage ou de non-usage
évoluent tout en étant reliés 4 la nature.



durée de vie de '’humanité, alors une redistribution des ressources
d’énergie et de matiére a 'échelle de la planéte constitue une condi-
tion nécessaire a vérifier : 'idée ici est de se situer au niveau mondial
pour gérer la pollution comme "acces aux ressources naturelles afin
de limiter leur épuisement (NGR, 1978).

Cet accent porté a la réduction des inégalités et a la redistribution
des ressources a I’échelle de la biosphere permet de rapprocher la
bioéconomie des travaux sur la justice globale. Les principes de justice
globale sont portés par un courant de la philosophique politique appelé
le cosmopolitisme, courant qui s’est développé en référence aux travaux
de Rawls et en opposition avec les défenseurs d’une justice située
(Duru-Bellat, 2014). Comme le reléve Renaut, le passage de la notion
de justice sociale a I'idée de justice globale prend place, au début des
années 2000, dans un contexte d’accroissement des inégalités et de la
pauvreté dans le monde qui questionne les modes de développement
actuels (Renaut, 2013 2015). Afin de lutter contre la pauvreté, Renaut
montre a cet égard I'intérét de relier la justice globale & une « éthique
globale de l'intérér bien compris » selon ses propos.

Cependant, cette vision de la justice globale ne rend pas comple-
tement compte des enjeux écologiques, des liens entre les humains
et la nature et de la question des limites, alors que I'éthique de NGR
ne peut en étre dissociée. La perspective proposée par Duru-Bellat
(2014) permet au contraire un tel rapprochement des lors qu’elle relie
les questions de justice globale avec I'existence de ressources limitées
a I'échelle de la planéte. Dans son approche, la philosophe énonce
'ensemble des principes gouvernant la distribution des libertés et des
ressources qui doit s’appliquer a Iéchelle globale. Ainsi, 4 I'intérieur
des limites planétaires, la justice doit se positionner dans un cadre
élargi intégrant les interdépendances entre les activités humaines et
les systemes environnementaux sur un temps long. On retrouve ici la
proximité avec le temps historique de NGR : les principes de justice
ceuvrant non plus a I'échelle nationale mais a une échelle globale,
autorisent I'intégration de I'effet des inégalités économiques et sociales
sur la biospheére. Pour Duru-Bellat (2015), de telles inégalités peuvent
compromettent a terme I'existence d’'un monde vivable. Cette perspec-
tive implique une redistribution globale des ressources s'accompagnant
d’une restriction dans 'usage de la nature pour les générations qui
ont atteint un niveau élevé de développement. Sur ce plan, I'idée de
justice globale développée par la philosophe rejoint celle envisagée par



NGR. Pour ce dernier, on ne peut pas préserver 'humanité s’il n’est
pas possible de réduire les inégalités et de redistribuer entre riches
et pauvres. L'idee de reduire la consommation pour les generations
presentes les mieux loties se traduit chez Duru-Bellat, comme chez
NGR, par un renoncement 2 la croissance économique comme finalité
ultime pour assurer le bien-étre de 'ensemble des générations'?.

2.3.)Jonas et Georgescu-Roegen en correspondance :
vers une conception pragmatique de I'éthique environnementale

Ancrée dans une forme d’écocentrisme ou la solidarité entre les
éléments vivants occupe une place fondamentale, I'éthique Jonassienne
est proche de celle de NGR. Cela peut étre d’une certaine maniere assez
étonnant compte tenu du fait qu’il semble ne pas exister d’éléments
pouvant attester de correspondances, d’échanges, entre Jonas et NGR.
Bien qu’ils fussent contemporains, NGR ne semble pas avoir connu
litinéraire de Jonas'.

Selon Jonas, la prise en compte des menaces environnementales a
Iéchelle de la biosphere autorise & penser la relation des humains a la
nature sous la forme d’'une communauté de destin. Le bien-étre des
générations successives dépend explicitement de la préservation de la
nature et de ses valeurs : [...] « la solidarité de destin entre ['homme et
la nature, solidarité nouvellement déconverte & travers le danger, nous fait
également redécouvrir la dignité autonome de la nature et nous commande
de respecter son intégrité par-dela l'aspect utilitaire » (Jonas, 1979, [trad.
1990, p. 188]). On peut noter que chez le philosophe I'avenir de
’humanité est une préoccupation centrale : il est le premier a ouvrir
le débat sur le sort des générations futures car il ajoute a la solidarité
qui nous attache a la terre, la solidarité qui nous lie aux générations
futures (Larrére et Larrere, 1997). La nature de la responsabilité est
directement liée au pouvoir de 'agir humain devenu dangereux pour
'espéce humaine du fait de la puissance de la technique qu’il a créée.
L’exemple le plus marquant est celui révélé par le changement clima-
tique qui révele I'incapacité des sociétés a assurer leur responsabilité
en matiere environnementale (Bourg, 2003). Notons que chez NGR,
C'est aussi la technique et son évolution sur un temps historique qui

12. Sur une analyse fouillée de 'expression d’une forme de justice environnementale
dans un contexte marqué par des inégalités persistantes, on peut se référer a Kenner (2015).
13. Communication personnelle de J. Grinevald.



est a Porigine des effets sur la nature a I'échelle globale et qui invite a
adopter une perspective éthique.

Un autre point de convergence partagé entre I'éthique bioécono-
mique et I'éthique de Jonas concerne le postulat initial. Pour NGR,
’humanité doit étre et il s’agit pour ce faire de préserver 'habitabilité
de la biosphére. Comme nous I'avons vu, l'auteur convoque a cette
fin le principe éthique de minimisation des regrets et propose la mise
en ceuvre d’une stratégie de conservation a I'aide d’un programme
bioéconomique approprié (¢f- section 1.3.) (NGR, 1975; 1976a).

Ce principe peut étre mis en regard avec le principe Responsabilité
de Jonas qui introduit une obligation a I'égard de la nature, qui est
a la base de la justice environnementale chez le philosophe (Ferrari,
2010), a savoir : « Agis de fagon que les effets de ton action soient compa-
tibles avec la permanence d’une vie authentiquement humaine sur terre »
(Jonas, 1979, [trad. 1990, p. 30]). Les éléments de la nature font I'objet
d’une obligation de la part des hommes parce qu’ils contribuent a la
préservation des conditions d’existence de ’humanité et parce qu’ils
sont dotés d’une valeur intrinseque, indépendante de tout usage. Par
ailleurs, le principe Responsabilité met I'accent sur articulation des
différents temps (temps économique et temps de la biosphere) au
regard d’une éthique universelle qui habite le trés long terme, ce qui
est aussi un élément central de la réflexion éthique de NGR. Pour les
deux auteurs, les générations successives sont solidaires parce qu’elles
dépendent de la nature et la préservation de celle-ci constitue la voie
pour garantir les conditions d’existence de ’humanité.

Par ailleurs, dans I'éthique bioéconomique de NGR comme dans
celle de Jonas, le caractére habitable de la biosphére impose I'exercice
d’une justice globale. La finitude de la planéte et la menace écologique
matérialisée par la vulnérabilité de la nature semblent de ce point de vue
constituer deux contraintes au sein desquelles la justice doit s’exercer.
Comme déja vu précédemment (cf. section 2.2), chez NGR cette
perspective implique une redistribution des éléments de la nature a
Iéchelle globale entre les générations présentes (entre pays du Nord et
pays du Sud), accompagnée au préalable d’une logique d’autolimitation
des besoins (cf. supra). Il en est de méme chez Jonas ot une justice
distributive est envisagée a I'échelle intragénérationnelle pour garantir
Iacces aux besoins de base des populations les moins bien loties.

Plus largement, 'éthique de NGR et celle de Jonas se rejoignent
du point de vue des implications sociétales : c’est parce que nos actes



ont des effets irréversibles sur la biosphére que nous devons consentir
des choix compatibles avec la conservation de notre propre espece.

Pour Jonas, le maintien d’une vie authentiquement humaine sur
terre n’est possible qu’en renongant a une croissance illimitée & cause
de la finitude de la planéte et de la menace écologique matérialisée
par la vulnérabilité de la nature (Jonas, 1990). Jonas écrit (1990 [trad.
1998, p. 107]) :

« Cela reviendrait & consentir a de sévéres mesures de restriction par rapport
a nos habitudes de consommation débridées — afin d'abaisser le niveau de vie
“occidental” de la période récente [...] dont la voracité, avec les déjections qu'elle
entraine, apparait particuliérement coupable des menaces globales qui pésent sur
lenvironnement. [...] en raison de la vérité toute simple selon laquelle une terre
dont la surface est limitée n'est pas compatible avec une croissance illimitée, et ce

qui veut que la terre ait le dernier mot. »

Pour NGR, nous avons vu que la loi d’entropie, qui conduit in
fine le systeme économique sur la voie de irréversibilité, impose aussi
des choix radicaux en matié¢re de poursuite de la croissance des lors
que celle-ci s’accompagne d’un cortege de déchets, de pollutions et
de dégradations des milieux naturels, vivants et inanimés.

Chez NGR, la puissance publique peut ici intervenir a travers
des stratégies de non gaspillage (au travers d’une fiscalité écologique
pour limiter les flux dissipés tels que les déchets), de lutte contre
I'obsolescence programmée et de maitrise de I'acces aux ressources
de matiére et d’énergie en privilégiant les ressources de flux (en lien
avec le programme bioéconomique). Dans 'approche de Jonas, le
contenu éthique des choix repose sur la légitimité des obligations, ce
qui implique I'acceptation de normes et de régles par 'ensemble de
la collectivité : « Le savoir, le vouloir et la puissance sont collectifs, leur
contréle doit donc l'étre également : seuls les pouvoirs publics peuvent
Lexercer, et cela nécessite finalement un large accord a la base » (Jonas,
1979 [trad. 1990, p. 105])

Une société de suffisance en découle qui garantirait a la fois la
préservation de ressources rares et leur répartition sur un temps long.
La bioéconomie suggere ainsi 'émergence d’une société détachée de son
confort exosomatique tout en réalisant une redistribution des richesses
au niveau mondial. On retrouve aussi dans 'approche Jonassienne
cette orientation éthique qui invite a la sobriété, et a la redistribution



des modes de vie a I'échelle globale. Chez Jonas comme chez NGR,
le renoncement 2 la croissance est donc envisagé dans une logique
d’autolimitation considérée comme un préalable & toute répartition
des ressources entre les générations successives. Le message est clair :
« [...] We must stop overspeeding, overlightening, overheating, overcooling
and many other overdoings » (NGR, 1980, p. 497).

L’ensemble de ces éléments montre que Jonas comme NGR s’ins-
crivent dans une vision pragmatique de I'éthique environnementale,
finalement assez novatrice dés lors que leurs propositions normatives
s'appuient sur des expériences et des pratiques de la nature. Ce prag-
matisme releve d’un entre-deux au sein du champ contemporain de
I’éthique environnementale oli I'instrumentalisation de la nature n’est
pas incompatible avec sa protection. La nature est appréhendée comme
un ensemble de ressources qui peut rendre des services aux générations
présentes et futures tout en s’inscrivant dans une éthique relationnelle
ou le souci de la nature compte (Larrére, 2010).

Pour NGR, cette démarche résolument pragmatique s’inscrit dans
une volonté de s’affranchir du paradigme de I'économie néo-clas-
sique ancré dans des représentations arithmomorphiques établies. Le
programme bioéconomique est concret, pratique, et oriente les choix
économiques vers des « expériences éthiques » guidées par 'objectif
de maitrise de I'évolution entropique de 'humanité. Cela passe néces-
sairement par un engagement difficile qui peut étre résumé par la
question suivante : « Will mankind listen to any program that implies a
constriction of its addiction to exosomatic comfors2 » (NGR, 1976, p. 35).

CoNcLusION

En tant que science pratique de I'économie planétaire — selon les
propos de J. Grinevald (1993, p. 26) -, la bioéconomie comme la
conception éthique qui en émane peuvent orienter les choix écono-
miques vers des modes de vie qui préservent hospitalité terrestre et
participent au maintien d’une biosphere habitable (écologie) et vivable
pour les sociétés (éthique).

La réflexion éthique développée par NGR s’organise autour de
trois considérations principales. La premiére envisage une vision de
la relation a la nature qui s’appuie sur le role des interdépendances et
sur une approche écocentrée a visée holiste. La deuxi¢me met 'accent



sur l'irréversibilité du temps long qui contient le temps économique
et reflete le role des changements qualitatifs dans la dynamique de
transformation du syst¢éme économique. Enfin, la troisi¢me porte sur
I'idée d’une justice a la fois intra et intergénérationnelle dans I'acces
aux ressources accessibles de basse entropie a I'échelle de la planéte.

Cette éthique des limites apparait comme une nécessité pour engager
un changement de société qui préserve 'habitabilité de la Terre. Elle
passe par I'idée de suffisance et par I'idée d’une justice posée sur un
temps long. La lutte contre les inégalités découlant des modes de vie
de quelques générations présentes semble une condition nécessaire
pour permettre aux autres générations de satisfaire leurs besoins fonda-
mentaux. En ce sens, cette éthique pourrait nourrir la réflexion menée
aujourd’hui autour des défis que pose I’ Anthropocene au développement
économique des sociétés en questionnant sa finalité. La conservation de
Pespece humaine sur un temps long implique de demeurer solidaire de
la biosphére, des éléments qui 'habitent, en tenant pleinement compte
des principes biophysiques qui gouvernent la nature.

kokok

REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES

Alcouffe, Alain et Ferrari, Sylvie (2008), « Growth versus development :
from Schumpeter to Georgescu-Roegen », communication, 12th Annual
Conference of the European Society for the History of Economic Thought,
Prague, 15-17 may 2008.

Angus, lan (2018), Face a ’Anthropocéne. Le capitalisme fossile et la crise du
systéme terrestre, [Montréal] : Ecosociété.

Barnosky, Anthony D. et alii, (2012), « Approaching a state shift in Earth’s bios-
phere », Nature, vol.486 p. 52-58, https://doi.org/10.1038/nature11018.

Bobulescu, Roxana (2017), « The Original Time Approach of Georgescu-
Roegen », OEconomia, vol. 7, n° 1, p. 87-109.

Bobulescu, Roxana (2015), « From Lotka’s biophysics to Georgescu-Roegen’s
bioeconomics », Ecological Economics, vol. 120, p. 194-202.

Bonaiuti, Mauro (2011), From Bioeconomics to Degrowth. Georgescu-Roegen’s
‘New Economics’ in Eight Essays, [London] : Routledge.

Bonneuil, Christophe et Fressoz, Jean-Baptiste (2013), L événement anthro-
pocéne, [Paris] : Seuil.



Bourg, Dominique (2003), Le nouvel dge de I'écologie, éd Descartes & Cie,
Charles Léopold Mayer.

Cabanes, Valérie (2017), Homo natura, En harmonie avec le vivant, éd.
Buchet-Chastel.

Callicott, John Baird (1989), In defense of the land ethic : essays in environmental
philosophy [Albany] : State University of New York Press.

CNRS (1976), Sadi Carnot et l'essor de la thermodynamique : Paris, Ecole poly-
technique, 11-13 juin 1974, table ronde du CNRS, [Paris] : éd. du CNRS.

Duru-Bellat, Marie (2014), Pour une planéte équitable : l'urgence d'une justice
globale, [Paris] : Seuil.

Duru-Bellat, Marie (2015), « Moins d’inégalités pour un monde vivable ».
Revue Frangaise des Affaires Sociales, vol. 1 n° 1-2, p. 33-49.

Ferrari, Sylvie (2010), « Ethique environnementale et développement durable :
Réflexions sur le Principe Responsabilité de Hans Jonas », Développement
durable et territoires, vol. 1, n° 3, DOI : <https://doi.org/10.4000/
developpementdurable.8441>.

Ferrari, Sylvie (2012,) « Fondements et enjeux bioéconomiques de la durabi-
lité : Papport de Nicholas Georgescu-Roegen », dans Arnaud Diemer, Le
développement durable et les économistes, éd. Oeconomia, p. 76-94.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1960), « Economic theory and agrarian econo-
mics », Oxford Economic Papers, vol. 12, n° 1, p. 1-40.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1970), La science économique. Ses problémes et
ses difficultés, trad. par Francoise Rostand., [Paris] : Dunod.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1971), The Entropy Law and The Economic
Process, Harvard University Press.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1975), « Energy and Economic Myths », Southern
Economic Journal, vol. 41, n° 3, p. 347-381.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1976a), Energy and Economic Myths, Pergamon
Press.

Georgescu-Roegen, Nicholas, (1976b), « Economic growth and its represen-
tation by Models », Atlantic Economic Journal, vol. 4, n° 1, p. 1-8.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1977a), « What thermodynamics and biology
can teach economists », Atlantic Economic Journal, vol. 5, n° 1, p. 13-21.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1977b) « Inequality, limits and growth from a
bioeconomic viewpoint », Review of Social Economy, vol. 35, n° 3, p. 361-75.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1978), « De la science économique a la bioéco-
nomie », Revue d’Economie Politique, vol. 88, n° 3, p. 337-382.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1980), « Mankind at a bioeconomic crossroad »
dans Noberto A. Quezada and Cristian T. Reyna (eds) Caribbean



Consultation on Energy and Agriculture, Superior Institute of Agriculture,
Santiago, Dominican Republic, p. 488-499.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1982), « La dégradation entropique et la destinée
prométhéenne de la technologie humaine », Economie Appliguée, vol. 35,
n° 1-2, p. 1-26.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1984), « Feasible recipes versus viable techno-
logies », Atlantic Economic Journal, vol. 12, n° 1, p. 21-31.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1986), « The entropy law and the economic
process in retrospect », Eastern Economic Journal, volume 12, n° 1, p. 3-25.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1991), « Thermodynamics and We, the
Humans », dans Entropy and bioeconomics, Proceedings of the First inter-
national conference of European Association for Bioeconomic Studies, Rome,
28-30 November, p. 184-200.

Georgescu-Roegen, Nicholas (1995), La Décroissance. Entropie, Ecologie,
Economie, éd par Jacques Grinevald et Ivo Rens, [Paris] : Editions Sang
de la terre.

Gowdy, John et Mesner, Susan (1998), « The Evolution of Georgescu-Roegen’s
Bioeconomics », Review of Social Economy, vol. 56, n° 2, p. 136-156.
Grinevald, Jacques (1993), « La révolution bioéconomique de Nicholas
Georgescu-Roegen », Revue Stratégies énergétiques, Biosphére et Société,

vol. 4, p. 23-34.

Grinevald, Jacques (2007), La biosphére de I"Anthropocéne : climat et pétrole, la
double menace, Repéres transdisciplinaires (1824-2007), ed. Georg Editeur.

Jonas, Hans (1979), Le principe responsabilité, une éthique pour la civilisation
technologique, trad. par. Jean Greisch, [Paris, 1990] : Editions du Cerf.

Jonas, Hans (1990), Pour une éthique du futur, trad. par Sabine Cornille et
Philippe Ivernel, [Paris, 1998] : Payot et Rivages.

Kenner, David (2015), « 7he inequality of overconsumption : the ecological
Jfootprint of the richest », Working paper, Global Sustainability Institute,
Anglia Ruskin University, november.

Larrere, Catherine (1997), Les philosophies de ['environnement, [Paris] : PUF.

Larrere, Catherine et Larrere, Raphael (1997), Du bon usage de la nature : pour
une philosophie de l'environnement, [Paris] : Aubier, 355 pages.

Larrere, Catherine (2010), « Les éthiques environnementales », Naztures,
Sciences, Sociétés, vol. 18, n° 4, p. 405-413.

Larrere, Catherine (2016), « Ethique environnementale », dans Aurélie Choné,
Isabelle Hajek et Philippe Hamman, Guide des Humanités environnemen-
tales, Presses Universitaires du Septentrion, p. 41-49.



Leopold, Aldo (1949), Almanach d’un comté des sables, trad. par Anna Gibson,
[Paris, 2000] : Garnier Flammarion.

Lovelock, James (1979), La Terre est un étre vivant. L Hypothése Gaia, trad. Paul
Couturiau et Cristel Rollinat, [Paris, 1986], Coll. Champs, Flammarion.

Magny, Michel (2019), Aux racines de l'anthropocéne. Une crise écologique refler
d’une crise de ’homme, Le Bord de Ieau.

Mayumi, Kozo (2001), 7he Origin of Ecological Economics. The Bioeconomics
of Georgescu-Roegen, [Londres] : Routledge.

Missemer, Antoine (2013), Nicholas Georgescu-Roegen, Pour Une Révolution
Bioéconomique. [Lyon] : ENS Editions.

O’Neill, Daniel W. et alii, (2018), « A good life for all within planetary
boundaries », Nature Sustainability, vol.88, n° 1, p. 88-95. <https://doi.
org/10.1038/s41893-018-0021-4>.

Pelluchon, Corinne (2018), Ethique de la considération, [Paris] : Seuil.

Pelluchon, Corinne (2020), Réparons le monde. Humains, animaux, Nature,
[Paris] : Payot et Rivages.

Renaut, Alain (2013), Un monde juste est-il possible?, [Paris] : Stock.

Renaut, Alain (2015), « Justice globale » dans Dominique Bourg et Aurélien
Papaux, Dictionnaire de la pensée écologique, PUF, p. 586-590.

Routley, Richard (1973), « Is there a need for a new, an environmental ethic? »
dans Proceedings of the XVith World Congress of Philosophy, 17 to 22"
September 1973, Varna, Bulgaria, Sofia-Press, p. 205-210.

Serres, Michel (2013), Biogée, [Paris] : Le Pommier.

Steffen Will ez alii (2011), « The Anthropocene : conceptual and historical
perspectives », Philosophical Transactions of the Royal Society, A, vol. 369,
p. 842-867.

Steffen Will ez alii (2015), « Planetary boundaries : Guiding human develop-
ment on a changing planet », Science, vol. 347, n° 6223, doi : 10.1126/
science.1259855.

Taylor, Paul W. (1981), « The ethics of respect for Nature », Environmental
Ethics, vol. 3, n° 3, p. 197-218.

Vernadsky, Vladimir (1926), La biosphére, trad. francaise de 1929, [Paris,
2002] : Seuil.

Rockstrom, Johan er alii (2009), « A safe operating space for humanity »,
Nature, vol. 461, p. 472-475.



	8.

